


Mike Sandbothe:
Abschluss der Letztbegriindungen

Prof. Dr. Mike Sandbothe (geb. 1961) versteht sich als Pragmatist in der
Tradition Richard Rortys und wirbt fir Medienphilosophie als neue Fach-
richtung. Er untersucht, welche Bedeutung und Funktion sinnliche, semioti-
sche und technische Kommunikationsmittel haben, vor allem im Hinblick
auf die gewiinschte Demokratisierung von politischer Kommunikation. Das
verbindet ihn mit dem politischen Intellektuellen Habermas; vom Philoso-
phen Habermas trennt ihn hingegen der pragmatistische Verzicht auf groRe
Theorie, die durch nachhaltige Kulturpolitik ersetzt wird. Derzeit arbeitet
Sandbothe als Forschungsprofessor an der Fakultat fur Technik, Wissen-
schaft und Medizin der Universitat Aalborg (D&nemark) sowie als Autor,
Filmproduzent und Medienberater.

Eigene Theorie als Praxis
Wie haben Sie Habermas kennen gelernt?

In den 80er Jahren war ich als Student in Dubrovnik zu den internationa-
len Seminaren des Inter-University Center eingeladen. Nietzsche war meine
Inspiration zu der Zeit, wahrend ich von der Habermas-Schule die Vorstel-
lung eines sehr deutschen, administrativen Denkens hatte, das mich wenig
interessierte. Ich habe an Kursen von Josef Simon und Wolfgang Miiller-
Lauter teilgenommen, beide Nietzsche-Experten. Parallel dazu liefen Kurse
von Habermas. Da habe ich dann auch mal reingehort. Das war die Zeit, als
er Nietzsche und die Postmoderne mit allen Mitteln bek&mpft hat: Beliebig-
keitsdenken, Irrationalitat, unverantwortlich, faschistoid. Und mit diesem
Gestus habe ich ihn dann erstmals erlebt.

Etwas besser kennen gelernt habe ich Jurgen Habermas Anfang der 90er
Jahre in Bamberg. Dort war ich wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut
fur Philosophie, und Walther Ch. Zimmerli organisierte dort die einmal im
Jahr statt findenden Hegel-Wochen - Hegel hatte ja als Journalist in Bam-



162 Mike Sandbothe

berg gearbeitet. Das war eher eine PR-Veranstaltung, die auf eine grofere
auRerakademische Offentlichkeit abzielte: Philosophie als Erlebnis, inkar-
niert von bekannten Personlichkeiten. Unter anderem kamen Gadamer,
Jonas, Spaemann, von Weizsacker. Aber nicht Habermas. Er lehnte ab.
Sagte aber, er wirde gerne zu einem akademischen Fachkurs fur fortge-
schrittene Studierende kommen, auch flr zwei, drei Tage.

Gab es eine Begrundung fir die Ablehnung? Etwa, weil das Show war?

Ich denke, das war der Hintergrund. Ahnlich wie er nicht ins Fernsehen
geht, meidet er wohl Veranstaltungen, in denen er Philosophie bloB repra-
sentieren soll, aber nicht dazu kommt, zu argumentieren, in diskursive Aus-
einandersetzung zu treten. So habe ich ihn kennen gelernt als jemanden, der
sehr sensibel fur die mediale Dimension von praktizierter Philosophie ist.

Ist er denn zu dem Fachkurs gekommen?

Ja, er ist gekommen. Und das war vorziiglich: philosophisches Argumen-
tieren auf hdchstem Niveau. Die Klarheit seiner Formulierungen, aber auch
die Offenheit flr Kritik. Wolfgang Welsch, damals ein dezidierter Vertreter
der Postmoderne, lehrte zu dieser Zeit in Bamberg. Er hat sich auch mit
Habermas’ Kritik der Postmoderne auseinandergesetzt. Und Habermas hat
sich auf die Argumente eingelassen. Ganz anders als damals in Dubrovnik.

In Magdeburg schlieBlich habe ich Habermas 1998 bei den Otto-von-
Guericke-Gastvorlesungen erlebt. Ich war Assistent bei Wolfgang Welsch,
der das organisierte. Auch Rorty trug da vor - Gibrigens auf Deutsch, und auf
Deutsch hat er auch diskutiert. Nun, als Habermas kam, ist mir folgendes
aufgefallen: Die deutsche akademische Kultur sieht ja vor, dass promovierte
wissenschaftliche Assistenten auch zu fachfremden Diensten eingesetzt
werden, die in anderen L&ndern etwa Hostessen der Pressestelle iiberneh-
men. Und Habermas hat von vornherein Wert darauf gelegt, dass keiner von
den Lehrstuhl-Mitarbeitern zu Servicediensten abgeordnet wird. Das fing
damit an, dass er mit seiner Frau nicht am Bahnhof abgeholt werden wollte.
Er ist selbst ins Institut gekommen, hat auch seine Wege in der Stadt selbst
gefunden. Er hat sehr darauf geachtet, alle Mitarbeiter des Lehrstuhls als
Kolleginnen und Kollegen zu behandeln. Er hat uns explizit zu Gespréchen
eingeladen Uber unsere Arbeiten. Das fand ich beachtlich, dass er nicht als
Star behandelt werden wollte, sondern als Kollege, der Kollegen trifft.

Gelebtes egalitéres Denken?



Abschluss der Letztbegriindung 163

Irgendwie schon. Ich habe ihn erlebt als einen Philosophen, der seine ei-
gene Theorie praktiziert. Und ich finde, genau das fehlt uns heute! Philoso-
phie, die zur Show verkommt oder zum bloR} historischen Referieren alter
Autoren ist nicht das, was den Motor des philosophischen Geistes ausmacht.
Sondern der Intellektuelle, der sich unaufgefordert einschaltet und seine
Féahigkeiten nutzt, um die 6ffentliche Debatte zu schérfen. Da bin ich sehr
froh, dass es Habermas gibt. Nach Richard Rortys Tod ist fir mich Haber-
mas diejenige Figur, die im offentlichen Leben am (iberzeugendsten vor
Augen flhrt, was normativ engagierte Philosophie wirklich leisten kann.
Gerade auch seine politischen, anwendungsorientierten Publikationen sind
hier wegweisend.

Mit Rorty fur die Aufklarung

Rorty ist ja ein Freund von Habermas gewesen. Rorty, der Ironiker, der
die Suche nach der zeitlosen ,,Wahrheit* als metaphysischen Fundamenta-
lismus ablehnt - und Habermas, der durchaus mit moralischem Ernst genau
diese Suche zu retten versucht. Ist das nicht erstaunlich?

Nein, ist es nicht. Mit unterschiedlichen rhetorischen Strategien sind bei-
de fur kommunikatives Handeln in demokratischen Gesellschaften eingetre-
ten: fir die Offenheit von Diskursen, fiir die Transparenz von Argumenten,
fir die Redlichkeit in der Auseinandersetzung. Die Ideale der Aufklérung -
Verringerung von Grausamkeit und Demiitigung, Vermehrung von Solidari-
tat - sind Habermas und Rorty gemeinsam. Der grundsétzliche Unterschied
ist folgender: Habermas meint, die politischen Ideale der Aufklarung immer
noch mit den Mitteln einer theoretischen Philosophie begriinden zu miissen.
Rorty ist der Ansicht, dass es zwar im Ubergang von einem religiosen Feu-
dalismus zu einer sdkularen Kultur niitzlich war, den Autoritatsanspruch der
Religion durch eine sdkulare Autoritatsbegriindung zu ersetzen. Aber nur,
weil das den Abschied von der religiosen Autoritdt schmackhafter machte.
Er meint, dass man diese Briicke, die die Philosophie im 18. Jahrhundert
gebaut hat, immer weniger bendtigt desto effektiver demokratische Institu-
tionen sich etablieren und die entsprechenden Praktiken von den Biirgerin-
nen und Birgern verinnerlicht werden.

Nun hat Rorty zum Beispiel in der Auseinandersetzung um die Geltung
der Menschenrechte gesagt, der Westen solle keine Letztbegriindung versu-
chen, sondern solle sich durchsetzen. Da ist doch eine tiefe Kluft!



164 Mike Sandbothe

Rorty hat die Universalisierung der demokratischen Lebensform nicht fur
eine theoretische Arbeit gehalten, sondern fir eine praktische Tétigkeit.
Man kann Leute nicht mit theoretischen Argumenten davon Uberzeugen,
Demokraten zu werden, sondern nur dadurch, dass man das vorlebt.

Die Diskurstheorie erhebt eine bestimmte Form von Kommunikation zur
immer schon anerkannten, unhintergehbaren, in pragmatischer Weise
transzendentalen Basis von Rationalitat und Ethik. Stimmen Sie dem zu?

Wer auf der Suche nach quasi-transzendentalen Fundamenten fiir Ratio-
nalitdt und Ethik ist, findet in der Theorie des kommunikativen Handelns
eine brillante systematisch-historische Ausarbeitung und zugleich eine sehr
zeitgemélRe Losung dieses Problems. Die Schwierigkeiten, die ich als
Pragmatist mit Habermas’ Kommunikationstheorie habe, setzen auf einer
anderen Ebene an. Sie haben mit der Frage zu tun, ob die Suche nach unhin-
tergehbaren Fundamenten fiir Rationalitdt und Ethik im 21. Jahrhundert
noch eine wichtige Rolle spielen kann und soll.

Habermas hat sich diese Suche als Fachphilosoph zur Lebensaufgabe
gemacht. Das unterscheidet er aber sehr bewusst von seiner Rolle als demo-
kratischer Staatsbirger und Intellektueller. Seine Einlassungen zu Fragen
der NS-Vergangenheit, der Wiedervereinigung, der beiden Irakkriege, der
europdischen Einigung, der Bioethik oder dem Klimawandel sind Aktivité-
ten, die der Staatsbirger und Intellektuelle gewissermalRen unaufgefordert
auBerhalb seines fachphilosophischen Forschungsfeldes austibt; Aktivitaten
eines Menschen, der seine argumentativen Kompetenzen nutzt, um sich in
aktuelle politische Debatten 6ffentlich einzuschalten.

Die pragmatistische Gretchenfrage lautet nun, ob und wie die beiden un-
terschiedlichen Rollen aufeinander bezogen sind. Auf das transzendental-
philosophische Leitthema zugespitzt, lasst sich diese Frage auch so formu-
lieren: Bendtigt Habermas als Intellektueller die quasi-transzendentalen
Gewissheiten, die uns Habermas als Philosoph hinsichtlich der Fundamente
von Rationalitét und Ethik zur Verfiigung stellt? Oder kénnte der intellektu-
elle Staatsbiirger seine 6ffentlichen Interventionen auch ohne Bezug auf die
Resultate dieser philosophischen Fundierungsarbeiten leisten?

Die Pragmatisten-Antwort ist klar und einfach. Sie lautet: Intellektuelle
Kulturpolitik ~ funktioniert im 21. Jahrhundert auch ohne quasi-
transzendentale Beziige. Mehr noch: Sie funktioniert sogar besser und ope-
riert demokratisch konsequenter, wenn sie auf autoritative Anspriche trans-
zendentalphilosophischer oder sonstiger Art verzichtet. Fir mich als Medi-
enphilosophen war Habermas, der Intellektuelle, nie so wertvoll und wich-



Abschluss der Letztbegriindung 165

tig wie gerade heute. Seine oOffentliche Arbeit zeigt einen konkreten Weg
auf, den argumentativ geschulte Menschen gehen kénnen, die Zweifel daran
haben, dass die akademische Fachphilosophie noch einmal der Ort sein
wird, aus dem wie einst im Zeitalter der Aufklarung die Kraft zur demokra-
tischen Erneuerung hervorgeht.

Habermas stiitzt sich im Wesentlichen auf das geschriebene Wort. Ist das,
medienphilosophisch betrachtet, ein Anachronismus?

In einem seiner wenigen personlichen Texte hat Habermas beschrieben,
wie die artikulatorische Behinderung bei ihm sehr friih das Bewusstsein fur
den Korper als Medium der Kommunikation geschérft hat, und dass die
Nasalierung moglicherweise einer der lebensgeschichtlichen Grinde gewe-
sen ist, warum er von der Uberlegenheit des geschriebenen Wortes (iber-
zeugt ist.'® Und er geht noch einen Schritt weiter. Er zieht namlich seinen
korperlich bedingten ,,Riickzug in die Prazisionsform des schriftlichen Aus-
drucks* als private Keimzelle der fir sein Denken zentralen Unterscheidung
zwischen naiver Teilnehmerperspektive — das ist das kommunikative Han-
deln - und reflektierender Beobachterperspektive — der Diskurs - in Be-
tracht. Das ist eine auf die eigene Lebens- und Denkgeschichte angewandte
Philosophie der individuellen Mediendkologie.

Statt abstrakt und bloR fachphilosophisch Medientheorie zu betreiben,
schaltet sich Habermas direkt als aktiver Sender in die Medienpraxis ein
und nutzt die technischen Verbreitungsmedien auf seine eigene Art und
Weise. Er sieht gern fern, meidet aber TV-Auftritte, nutzt die elektronische
Post, hélt aber seine E-mail-Adresse geheim, mag nicht gern Telefonieren,
weil3 aber genau, in welcher Zeitung er zu welchem Zeitpunkt welchen
Beitrag zu welchem Thema wie platziert.

In seinen Arbeiten seit dem Strukturwandel der Offentlichkeit hat Ha-
bermas die Standards der modernen medien- und kommunikationsphiloso-
phischen Analyse gesetzt. Davon kann eine Medienphilosophie nur profitie-
ren, die von der Diagnose ber die Gegensteuerung zur gezielten medien-
Okologischen Verénderung fortschreiten mochte. Pragmatistische Medien-
philosophie setzt sich fiir ein ausgewogenes Verhaltnis zwischen den unter-
schiedlichen Medien ein. Insofern problematisiert sie den von Habermas
theoretisch verfochtenen und in seinem publizistischen Wirken praktizierten
Vorrang der geschriebenen Sprache vor den nichtsprachlichen Medien.

199 Habermas, ,,Offentlicher Raum und politische Offentlichkeit®, in: Zwischen Natura-
lismus und Religion. Philosophische Aufsétze, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, S. 15-26,
hier: S. 20.



166 Mike Sandbothe

Grenzen in Habermas’ Ansatz

Konservative Philosophen haben Habermas vorgeworfen, eine bestimmte
Kommunikationsweise - die akademische - zum MaRstab zu erheben; liegen
darin die Grenzen der Habermas’schen Kommunikationstheorie?

Die Grenzen der Habermas’schen Kommunikationstheorie hangen so-
wohl mit seiner individuellen Mediendkologie zusammen als auch mit
fachphilosophischen Zwangen und kulturhistorischen Konfigurationen. Das
Festhalten an der philosophischen Suche nach quasi-transzendentalen Ge-
wissheiten, die Auszeichnung der analytisch-wissenschaftlichen Beobach-
terperspektive gegeniiber der transformativ-gestaltenden Teilnehmerper-
spektive oder der Vorrang der sprachlichen Verkorperungsformen von Ra-
tionalitat gegentiber den nonverbalen Medien: das alles sind nicht nur stabi-
le Grundpfeiler, sondern zugleich auch zu problematisierende Grenzen von
Habermas’ philosophischem Ansatz.

Es gibt Versuche innerhalb der Frankfurter Schule vor allem Habermas’
Fokussierung auf die Sprache als ausgezeichnetes Medium der kommunika-
tiven Vernunft zu tberschreiten. Matthias VVogel ist dabei bisher am weite-
sten gegangen. In ,Medien der Vernunft“**® versucht er zu zeigen, dass
nichtsprachliche Medien wie Musik und Malerei eine ahnliche, quasi-
transzendentale Fundierungsfunktion mit Blick auf Rationalitdt und Ethik
Gibernehmen kdnnen wie geschriebene oder gesprochene Sprache bei Ha-
bermas. Zu diesem Zweck geht VVogel auf die nichtsprachlichen Bedingun-
gen der Mdglichkeit des Spracherwerbs zuriick und entwickelt einen allge-
meinen Medienbegriff, in dessen Zentrum die Idee steht, Medien als Men-
gen von Tétigkeitstypen zu definieren, die firr uns als geistige Wesen kon-
stitutiv sind.

Habermas selbst tut das ja interessanterweise nicht. Er hat die interne
Theoriearbeit weitgehend beendet und ist jetzt vor allem damit befasst,
seine Theorie in den diversen Praxisfeldern, in denen sie Anwendung ge-
funden hat, in Bewegung zu halten und weiter zu flexibilisieren. Er kommt
mir vor wie jemand, der sich ein Instrument gebaut hat und jetzt damit auf
vorsichtige, ergebnisoffene und normativ zielorientierte Art und Weise
arbeitet. Und das gefallt mir als Pragmatisten. Wenn ich mir ansehe, wie
Habermas etwa Bilder im Fernsehen bewertet, dann hat er durch seine
Theorie kommunikativen Handelns einen klaren MafRstab fur die kommuni-
kative Qualitat medialer Offentlichkeit. Aber er verabsolutiert diesen Maf-

19 v/ogel, Matthias: Medien der Vernunft. Eine Theorie des Geistes und der Rationali-
tat auf Grundlage einer Theorie der Medien. Frankfurt/M. 2001.



Abschluss der Letztbegriindung 167

stab nicht. IThm ist klar, dass die Funktion von Massenkommunikation eine
andere ist als die des face-to-face-Gesprachs. Er wendet seine Theorie an
und kommt zu Vorschlagen, wie eine mediale Offentlichkeit im Ubergang
von nationalstaatlich geprégten zu transnationalen politischen Strukturen
aussehen konnte. Seine Gedanken zu einer Européisierung nationaler Of-
fentlichkeiten - das ist wichtig und zeitgemaB. Oder die kritische Analyse,
die er auf Verflachungstendenzen bei den groflen Tageszeitungen und die
Kommerzialisierung des Internet gerichtet hat. Das halte ich fiir eine sinn-
volle und niitzliche Form, sich mit Medien heute intellektuell auseinander-
zusetzen: Medien als Gestaltungswerkzeuge einer reflektierten Offentlich-
keit, die selbst nicht Diskurs-Charakter haben muss, aber einen meinungs-
bildenden Transfer zwischen politischem System und Gesellschaft gewahr-
leisten kann.

Derzeit ist die Unabhangigkeit dieser Art von Offentlichkeit und damit
die deliberative Basis von Demokratie im Zeichen von Privatisierung, Glo-
balisierung und sicherheitspolitischer Funktionalisierung des Mediensystem
weltweit ernstzunehmenden Gefahrdungen ausgesetzt. Es ist eine wichtige
Aufgabe des medienphilosophischen Intellektuellen darauf hinzuweisen und
aktiv zu intervenieren. Eine transzendentale Deduktion der Bedingungen
der Mdglichkeit von Bild und Klang oder eine Tiefenph&nomenologie des
Audiovisuellen helfen uns bei der Losung dieser praktisch-politischen Pro-
bleme nicht wirklich weiter; so spannend die erwédhnten Spezialanliegen der
theoretischen Medienphilosophie auch sein mdgen.

Aus diesen und anderen Grinden schlagen wir Medienpragmatisten vor,
die Suche nach philosophisch fundierten Gewissheiten zuriickzustellen und
den Vorrang der Beobachterperspektive mal probeweise ein Stiickchen
aufzuweichen. Al Gore, Naomi Klein und Michael Moore, aber auch Bertolt
Brecht, Charlie Chaplin oder Orson Welles liefern aktuelle und historische
Beispiele fiir die Aktivitaten, die pragmatistische Medienphilosophen in
Zukunft vielleicht zunehmend ausiiben werden. Sie erweitern dabei den
performativen Modus ihrer Arbeit und damit das Definiens von Philoso-
phie. Der Vorrang der Beobachterperspektive wird eingeschrénkt. Neben
die teilnehmende Beobachtung tritt die beobachtende Teilnahme, die intel-
ligente Produktion und reflektierende Mitgestaltung von politischer Offent-
lichkeit. Und zwar nicht nur im geschriebenen Text, sondern unter intelli-
gentem Einsatz von Medien wie dem analogen und dem digitalen Bild, dem
gesprochenen und gesungenen Wort, dem musikalischen Klang, der Kor-
persprache, Gestik, Mimik, Tanz, Pantomime, Performance — und das alles
sowohl im realen Raum als auch im Kino, im Theater, im Fernsehen und im
Internet.



168 Mike Sandbothe

Der vergessene Jaspers oder der Klassiker Heidegger — welchen Weg
wird Habermas in 30, 40 Jahren genommen haben?

Bei Rorty ware die Antwort Klar: Er selbst wiirde vermutet haben, dass er
(Rorty) ein Jaspers-Schicksal erleiden wird. Rorty hat sich als Moderator
zwischen grof3en Philosophen wie Habermas, Davidson und Derrida gese-
hen. Und er ware felsenfest berzeugt, dass diese drei auch in 30, 40 Jahren
in den Philosophie-Lehrblichern als die wichtigen Figuren der zweiten Half-
te des 20. Jahrhunderts erscheinen. Rein machtpolitisch sind die Wahr-
scheinlichkeiten auch recht grof3; man muss ja nur schauen, wer schreibt
diese Bicher und welche Ausbildung haben die genossen. Die Geschichte
wird ja oft von Schilern geschrieben. Da ist die Habermas-Schule sicherlich
eine, die eine ganze Reihe einflussreicher Philosophie-Lexikon-Schreiber
aufweisen wird.

Ich glaube schon, dass Habermas fiir kommende Generationen einen dhn-
lichen Status erlangen wird wie ihn Kant fur uns heute hat, wobei die zu-
nehmende Marginalisierung der Rolle der Fachphilosophie den Vergleich
schwierig macht. Aber Kant ware vergleichbar, weil er uber Schulgrenzen
hinaus Bedeutung hat, sich politisch stark einmischt - so ist es auch bei
Habermas. Derrida als der literarischere, poetischere Kopf wére dann ana-
log zu Nietzsche zu sehen, der einen tanzenden Stern gebiert - und das wird
man in 50 Jahren noch spannend finden. Und Davidson kdnnte man mit
Frege vergleichen, logisch-technische Strenge, puritanische Sauberkeit, aber
Uber bestimmte Expertenzirkel hinaus kaum bekannt.

Als was konnte Habermas denn in die Philosophiegeschichte eingehen?

Sicherlich als préziser Theoretiker und intellektueller Mitgestalter einer
sékular verstandenen Demokratie, nicht bloR als Vision oder Hoffnung,
sondern als in den westlichen Nationalstaaten gelebte politische Praxis.
Habermas schreibt im Vollgestus Philosophie aus der Erfahrung realer de-
mokratischer Institutionalisierungsprozesse. Er tut dies nicht abstrakt wie
John Rawils, sondern wirklichkeitsnah im konkreten Kontext sich historisch
entfaltender Konstellationen. Und er bringt meines Erachtens die philoso-
phischen Versuche der Letztbegriindung zum Abschluss: Das quasi in qua-
si-transzendental sagt schon alles. Wenn man quasi-transzendentale Be-
grundung betreibt, dann weil man, dass man eigentlich keine philosophi-
sche Begrundung fir Demokratie mehr braucht.



Abschluss der Letztbegriindung 169

Literaturauswahl

Sandbothe, Mike (Hg.): Die Renaissance des Pragmatismus. Aktuelle Verflech-
tungen zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie, Weilerswist
2000.

ders. u. Donald Davidson, Richard Rorty (Hg.): Wozu Wahrheit? Eine Debatte.
Frankfurt/M. 2005.

ders.: Pragmatische Medienphilosophie. Grundlegung einer neuen Disziplin im
Zeitalter des Internet, Weilerswist 2001.

ders. u. a. (Hg.): Medienphilosophie. Beitrdge zur Kldrung eines Begriffs,
Frankfurt/M. 2003.

ders. u. a. (Hg.): Systematische Medienphilosophie, Berlin 2005.

ders. u. a. (Hg.): Pragmatismus als Kulturpolitik, Frankfurt/M. 20009.





